labora [][ium

Ev. Zentrum fiir Arbeit, Bildung und betriebliche Seelsorge

15 Jahre Laboratorium — 2010 — 2025
Kirche in der Arbeitswelt

Dienstag, 2. Dezember 2025, 17 Uhr

Kreuzeskirche
Kaiser-Friedrich-Str. 40, 47169 Duisburg-Marxloh

1
) O k%jr pen
Emngeﬁsche Kirche N isrersers rs Emnﬂ‘eliscﬂe Kirche e Evangelisches Erwachsenenbildungswerk
Kirchenfreis Duisburg . Dinslaken Kirchenkreis Wesel Nordrhein



v.l. Prof. Dr. Traugott Jahnichen, Prof. Dr. Johannes Rehm, Dieter Zisenis, Dr. Kathrin S. Kiirzinger, Dr. Christoph
Urban, Pfr. Volker Lehmann

Dr. Dagmar Herbrecht

BegriBung durch Pfr. Volker Lehmann, Vorsitzender des Gemeinsamen Ausschusses fir das
Laboratorium, und Dr. Dagmar Herbrecht, Leitung und Geschaftsfiihrung des Ev.
Erwachsenenbildungswerkes Nordrhein

Zu einer Fachveranstaltung Gber das Thema , Kirche in der Arbeitswelt” trafen sich in der
Kreuzeskirche in Duisburg Marxloh Mitarbeitende aus dem Kirchlichen Dienst in der
Arbeitswelt (KDA) und dem Bildungsprogramm ,Laboratorium®, das in den vergangenen 15
Jahren die Themenschwerpunkte gesetzt und vielfdltige Begegnungen zwischen Menschen
aus den unterschiedlichsten Ecken der Arbeitswelt organisiert hat.



Zur gegenwartigen Lage des kirchlichen Dienstes in der Arbeitswelt duBerten sich Dr.
Johannes Rehm, Pfarrer i.R. aus Niirnberg, von 2006 bis 2023 Leiter des KDA der Evang.-Luth.
Kirche in Bayern und Prof. Dr. Traugott Jahnichen, vom Lehrstuhl fiir Christliche
Gesellschaftslehre an der Ruhr-Universitat Bochum, in zwei Impulsvortragen. Beide betonten
die Notwendigkeit kirchlicher Prasenz an 6ffentlichen Orten. ,Es mangelt an Geld, an
Personal und manchmal auch an Zutrauen in die eigene Botschaft”, sagte Rehm und warnte:
»Ein Rickzug aus der Arbeits- und Betriebsseelsorge wiirde sich bitter rachen.”

Jahnichen erinnerte daran, dass der KDA in der EKD seit seines Entstehungsimpulses auf der
Synode von Espelkamp 1955, also von Anfang an, durch Massenarbeitslosigkeit und
Umstrukturierungen in Riickbauprozesse involviert gewesen sei. ,,Wir stehen, angesichts der
anstehenden Aufgaben in einer hochpluralisierten Arbeitswelt, wie damals in Espelkamp, vor
einem Neubeginn®, folgerte er.

Wie die Rolle der Kirche beim Neubeginn aussehen kdnnte, darliber diskutierte der
langjahrige Leiter des Laboratoriums Dieter Zisenis mit den beiden Vorrednern sowie mit Dr.
Kathrin S. Kiirzinger, die an der Evangelischen Akademie im Rheinland Studienleiterin im
Themenbereich ,Transformation von Arbeit und Wirtschaft” ist, und mit Dr. Christoph
Urban, dem Superintendenten des Evangelischen Kirchenkreises Duisburg.

Kirzinger sah den KDA als durchgehend aus mannlicher Sicht auf die Arbeit gepragt. Sie
pladierte fiir eine Erweiterung des Arbeitsbegriffs in dem nicht nur ein Fokus auf
Erwerbsarbeit gerichtet sein sollte, sondern auch auf die ebenso wichtige Care-Arbeit. Urban
dankte, auch im Namen der anderen an dem Kooperationsvertrag fiir das Laboratorium
beteiligten Kirchenkreise fir die Arbeit von Dieter Zisenis, der fiir einen Briickenkopf der
Kirche in der Arbeitswelt gesorgt habe. Nun lduft der Kooperationsvertrag zwischen den
Kirchenkreisen Dinslaken, Duisburg, Moers und Wesel aus, und damit endet die Arbeit des
Laboratoriums in der bisherigen Form. Urban zitierte Elon Musk damit, dass Arbeit in der
Zukunft nur noch optional sein wird. ,Wir miissen gucken, dass da nicht zu viele abgehangt
werden,” sagte er, ,,und wir wollen weiter auf wichtige Themen aufmerksam machen”.
Dieter Zisenis verabschiedete sich mit dem dringenden Wunsch, ,,dass Kirche den Kontakt zu
den Menschen in der Arbeitswelt nicht verliert.”

Text: Sabine Merkelt-Rahm

Alle Fotos in diesem Dokument: Bartosz Galus



Uber die Notwendigkeit kirchlicher Priasenz an dffentlichen Orten

Pfarrer Dr. Johannes Rehm

Sehr geehrte Damen und Herren, liebe Schwestern und Brider,

ausgesprochen gerne bin ich heute zu Ihnen nach Duisburg gekommen, weil mir von Dieter Zisenis
aufgetragen worden ist, Uber ein Thema zu sprechen, das mir im Laufe meines Lebens zum
Herzensanliegen geworden ist, ndmlich: ,,Uber die Notwendigkeit kirchlicher Prasenz an 6ffentlichen
Orten.”

Es ist mir eine Ehre, dass ich als Pfarrer der bayerischen Landeskirche bei lhnen zu Wort kommen
darf. Und zwar am denkwirdigen Tag im Rahmen dieser Abschlussveranstaltung fir das
Laboratorium, das 15 Jahre die vorausgehende Wirksamkeit des Kirchlichen Dienstes in der
Arbeitswelt Duisburg—Niederrhein als regionales Netzwerk mit zahlreichen Kooperationspartnern
fortfihrte.

Am Anfang soll mein personlicher Dank als Lobbyist fiir Kirche in der Arbeitswelt an alle stehen, die
dieses Netzwerk zusammengehalten und die an ihm mitgewirkt haben. , Vergelts Gott“, so sagt man
es bei uns in Bayern. Und bei diesen Worten schwingt die Hoffnung mit, dass Gott den erfolgten
Einsatz an Zeit, Kraft und Liebe segnen mége. Ehrenamtlich ist in all den Jahren hier viel dafir
geleistet worden, damit zusammenkommt, was zusammengehort, ndmlich Kirche und Arbeitswelt in
Gestalt der dazu gehdrenden Menschen. Und weil Arbeitswelt und Kirche selbstverstandlich immer
zusammengehoren, weil die Menschen, welche Kirche bilden, gleichzeitig meist arbeitende
Menschen sind, kann ich gar nicht anders, als mit dieser Veranstaltung erneut die Hoffnung zu
verbinden, dass sie zur Auftaktveranstaltung mutiert beziehungsweise transformiert fiir eine
erneuerte, vielleicht veranderte Prasenz von Kirche in der Arbeitswelt. Gott hat seine VerheiSungen
fiir seine Kirche nicht zurlickgenommen und sein Leben schaffender Geist weht weiterhin, wo und
wann er will.

Ich selbst bin nun seit etwas Uber 2 Jahren im Ruhestand und meine Familie, vorsorglich erworbene
Blicher sowie eine Kirche mit einer immer diinner werdenden Personaldecke sorgen schon dafiir,
dass mir nicht langweilig wird. In meinen letzten Dienstjahren erlebte ich einen rapiden
Mitgliederschwund und einen damit einhergehenden Riickbau kirchlicher Strukturen, den man sich
insbesondere in Franken mit einer traditionell hohen Kirchenverbundenheit bisher nicht hatte
vorstellen kénnen. Auch in den evangelischen Kernlanden sowie den von der Reformation nachhaltig
gepragten Stadten Nirnberg, Erlangen und Bayreuth usw. hat die 6ffentliche Wahrnehmung von
Kirche sichtbar nachgelassen. Es mangelt an Geld, Personal und vielleicht nicht selten, ja vor allem,
auch an Zutrauen in die eigene Botschaft. Die Folgen der Corona-Krise sind immer noch spirbar, in
welcher die Kirchen zahlreiche jahrelang gepflegte personale Kontakte in die Gesellschaft verloren. In
den Corona-Jahren zeigte sich wie sehr sich kirchliche Wirksamkeit in den Veranstaltungen, in
Begegnungen von Mensch zu Mensch, in nachbarschaftlichen Kontakten ausdriickt, welche durch
digitale Formate nur emotional unzureichend ersetzt werden konnten. Jahrelang gepflegte Routinen
und etablierte Gruppen konnten nach Corona nicht mehr an der alten Praxis anknipfen. Kirche
driickt sich eben wesentlich aus in und durch Begegnungen von Menschen vis a vis in moglichst
analoger Form.



Hinzu kam und kommt der anhaltende Glaubwirdigkeitsverlust der Kirchen durch umfangreich
dokumentierte sexualisierte Gewalt, welche Mitmenschen auch in der evangelischen Kirche erlitten
haben. Selbstkritisch miissen wir eingestehen, dass verantwortliche Kirchenvertreter sich nicht
zuletzt dadurch schuldig machten, dass sie das Ansehen von Kirche dem Wohl der Opfer von
sexualisierter Gewalt vorordneten. Beschamend, was sich in dieser Hinsicht in der evangelischen
Kirche zugetragen hat und wie unbul¥fertig damit umgegangen wurde und wird. All dies macht die
kirchliche Arbeit in den Gemeinden und erst recht an den im Thema genannten 6ffentlichen Orten in
hohem MaRe zusatzlich herausfordernd. Wie sollen beziehungsweise kénnen sich ehren- und
hauptamtliche kirchliche Mitarbeitende unter diesen widrigen Rahmenbedingungen verhalten?
Einfach zu Hause zu bleiben und die Decke tiber den Kopf ziehen scheint mir keine sozialvertragliche
Losung zu sein. Die Zeit in kirchlichen Steuerungsgruppen zu verbringen, um kirchliche Angebote zu
vernetzen, Strukturen zu verschlanken und Einsparpotenziale zu entdecken, wird wohl unter
missionarischen Gesichtspunkten ebenfalls hochstens begrenzt hilfreich sein.

Konnte es aber nicht so gehen, dass wir die Klage iber den eigenen kirchlichen
Glaubwiirdigkeitsmangel und den institutionellen Relevanzverlust erst einmal zuriickstellen und
unsere Hoffnung erneut und uneingeschrankt auf die Glaubwiirdigkeit des gekreuzigten Christus als
dem Herrn der Kirche setzen? Kénnten wir einander als Bayern oder Franken und Rheinlander oder
Westfalen nicht wechselseitig durch das geistliche Reaktivieren der Hoffnungspotentiale unseres
Glaubens starken und ermutigen? Also gerade jetzt nicht Riickzug in die kleine Zelle, sondern
Hinausgehen an die 6ffentlichen Orte unserer Arbeitswelt und unserer Gesellschaft, dorthin wo
zunachst scheinbar niemand mehr auf uns wartet, wo aber Menschen der Hoffnung so dringend
gebraucht werden.

Fiir meinen kirchlichen Dienst in der Arbeitswelt war mir stets ein Wort des Apostels Paulus
wegweisend, das sich zunachst nicht auf das erste Hinhdren erschlieBt. Paulus schreibt an die
Gemeinde in Rom: ,,Ich ermahne euch nun... durch die Barmherzigkeit Gottes, dass ihr euren Leib
hingebt als ein Opfer, das lebendig, heilig und Gott wohlgefillig ist. Das sei euer verniinftiger
Gottesdienst.” (R6m 12, 1) Der Volkerapostel Paulus steht damit zuallererst dafiir, dass christlicher
Glaube dynamisiert hinauszugehen, die private Komfortzone zu verlassen und sich in die Gesellschaft
einzubringen, am Leben teilzuhaben sowie sich zu engagieren in den Streitfragen und fir die
Notleidenden dieser Welt. Das zitierte Paulus-Wort ist nicht selten dahingehend missverstanden
worden, als wollte es dazu ermutigen, den vernlinftigen Gottesdienst der sozialen Tat
beziehungsweise der wochentaglichen Arbeit dem liturgischen Sonntagsgottesdienst vorzuordnen.
Oder um es mit der Begrifflichkeit der bekannten Regel von Taizé auszudriicken, als sei der
sozialpolitische Kampf der geistlichen Kontemplation vorzuziehen. Doch so waren sowohl der Apostel
Paulus als auch in seiner Nachfolge die Briider von Taizé missverstanden. Paulus ermahnt vielmehr
die frihe Christenheit und deren Nachfolger sich im liturgischen Sonntagsgottesdienst regelmaRig
die Barmherzigkeit Gottes zusprechen zu lassen und von daher gestarkt, orientiert und motiviert die
werktagliche Arbeit in einer Welt, die halt ist, wie sie ist, in Angriff zu nehmen. Die Arbeit, welche
dem Néchsten dient, wird so als ,,verniinftiger Gottesdienst” hochgeschatzt, der ohne Gottes
Barmherzigkeit, wie er in jedem Sonntagsevangelium erfahren wird, gar nicht denkbar und leistbar
ware. Diese Wechselwirkung oder dialektische Spannung von liturgischem Gottesdienst und dem
sogenannten ,verniinftigen Gottesdienst” im Alltag der Welt ist mir auch auf dem Hintergrund der
aktuellen Kirchensituation wegweisend bedeutsam. So ist ein Gegeneinander Ausspielen von
Kirchengemeinden und ibergemeindlichen Einrichtungen beziehungsweise Diensten nicht
zielflihrend. Vielmehr sind Kirchengemeinden als Orte des Gottesdienstes und der Begegnungen von
Mensch zu Mensch, einschlieBlich der damit verbundenen Gemeinschaftserfahrungen
selbstverstandlich auch kiinftig unverzichtbar. Aber ebenso vordringlich ist die kirchliche Prasenz an



offentlichen Orten, an welchen jener ,verniinftige Gottesdienst” im Alltag der Welt stattfindet. Ganz
besonders gilt dies fiir die Arbeitswelt, weil wir nun einmal in einer Arbeitsgesellschaft leben, in der
das Leben seiner Mitglieder von und durch die Erwerbsarbeit bestimmt und strukturiert ist.

Bitte lassen Sie es mich personlich formulieren: Mein ganzes Leben war ich meistens richtig gerne
Mitglied der unterschiedlichsten Kirchengemeinden. In einer haufig untibersichtlichen Welt sind sie
Orte gelebten Glaubens und erfahrbarer personaler Gemeinschaft aus dem Geist des Evangeliums.
Aber irgendwie geriet mein Berufsleben so, dass ich nach einigen Jahren im Gemeindepfarramt die
meiste Zeit Pfarrer an den sogenannten 6ffentlichen Orten sein durfte. Ich wurde mit der
nebenamtlichen Seelsorge an einer Justizvollzugsanstalt beauftragt, als Studierendenpfarrer an die
Universitat entsandt und anschlieend 17 Jahre lang als kda-Pfarrer eingesetzt, der an
Arbeitnehmende, Handwerker und Unternehmer gewiesen war, bei denen Kirchenverbundenheit
nicht immer vorausgesetzt werden konnte. Im kda war der qualifizierte Betriebsbesuch mit einem
Kennenlernen der Arbeitsablaufe in der Fertigung, dem Gesprach im Betriebsratsbiiro, der
Begegnung mit der Unternehmensleitung die regelmalige Konigsdisziplin unserer Wirksamkeit. Ich
erinnere mich an keinen Betriebsbesuch, in dem im Laufe des ndheren Kennenlernens nicht pl6tzlich
die existenzielle, sozialethische oder geistliche Dimension des Glaubens eine zentrale Rolle spielte
und ich mich als Theologe beziehungsweise als Pfarrer herausgefordert und angefragt erlebte. Meine
Gesprachspartner waren haufig kritisch, manchmal ironisch, gelegentlich zweifelnd, aber immer
interessiert, GUberwiegend suchend und nicht selten erwartungsvoll. Das waren die Haltungen, die mir
begegneten. Deshalb empfand ich in meiner Zeit als Landessynodaler ein Gegeneinander Ausspielen
von Gemeinden und Gberparochialen Diensten bei der Mittelzuweisung als véllig daneben. Beides
wird gebraucht. Dafiir sollten wir dahinkommen, dass wir vielleicht kiinftig weniger Kapazitaten auf
Leitung und Verwaltung verwenden. Aber Kirchengemeinden sind gesetzt genauso wie
Mitarbeitende von Kirche, die unterwegs sind an 6ffentlichen Orten, wo man sie nicht von
vornherein erwarten wirde. Deshalb, gerade in einer Zeit der Individualisierung, sollte man also
keinesfalls eine Rolle riickwarts machen, nicht raus aus dem Marktplatz der Gesellschaft gehen und
keine ausschlieBliche Konzentration auf die Hochverbundenen verfolgen. Denn die Kirche, deren Teil
ich bin, vergewissert sich in der Wahrnehmung der Sendung in die sakularisierte Welt ihres Auftrags.
Die Notwendigkeit der Ubersetzung des Evangeliums in die Sprache der Zeitgenossen nétigt dazu,
sich selbst Rechenschaft dariiber zu geben, was denn der Gehalt christlichen Glaubens und der Grund
christlicher Hoffnung sei.

Dabei wird man erfahren, dass die Arbeit flir den christlichen Glauben kein neues oder fremdes
Thema ist, weil die Arbeit seit biblischen Zeiten zur Geschopflichkeit des Menschen dazu gehort. Fast
immer ging es in den Gesprachen mit Arbeitnehmenden, Handwerkern und Unternehmern
einschlieRlich der dazugehdrenden Verbandsvertretungen um ‘gute Arbeit’, die immer neu erstrebt,
und in ihren Rahmenbedingungen immer wieder ausgehandelt werden muss. Durch die lahmende
Konjunktur geraten arbeitende Menschen derzeit erneut unter Druck. In Deutschland miisse wieder
mehr gearbeitet werden, so lieRen sich jlingst der Bundeskanzler und die
Bundeswirtschaftsministerin sowie zahlreiche Wirtschaftsvertreter vernehmen. Zudem verandern die
Digitalisierung und der Einsatz von Kl bisherige Berufsbilder und Gberkommene Arbeitsprozesse.
Solchen Quantifizierungen menschlicher Arbeit setzt der kda stets Fragen nach einer
Qualitatssicherung durch “gute Arbeit’ entgegen. Menschen sind eben nicht mit ihrer Erwerbsarbeit
verheiratet, sondern es gilt fiir ein gelingendes Leben, Zeit und Raum zu haben fir Haus- und
Familienarbeit. Es sind unsere Alten sowie unsere Jungen, die unserer Zuwendung bedirfen. Zudem
erfordert eine Demokratie den engagierten Einsatz von Ehrenamtlichen. Arbeit im Sinne von
Erwerbsarbeit ist wichtig, aber eben nicht nur sie ist wichtig. Um der Schwacheren im Arbeitsleben
willen erscheint es mir ratsam, den Achtstundentag nicht aufweichen zu lassen und auch nicht das



Renteneintrittsalter immer weiter hinauszuschieben. Aus gutem Grund haben die Denkschriften der
EKD immer wieder das Tarifvertragssystem als Ausdruck einer sozialen Marktwirtschaft bekraftigt.
Tiefe Weisheit steht insbesondere hinter dem biblischen Feiertagsgebot, weil unsere Gesellschaft
nicht nur der Motivation zur Arbeit, sondern zugleich der gesegneten Ruhe bedarf.

Wie kann aber nun diese Prasenz von Kirche an 6ffentlichen Orten aussehen in einer Zeit
zurlickgehender finanzieller und personeller Ressourcen? Zum Gllick gibt es immer wieder engagierte
und sprachfahige Ehrenamtliche, die beispielsweise in arbeitsweltlichen Zusammenhangen als
getaufte Christinnen und Christen eindricklich ihre Kirche vertreten. Nach meiner Erfahrung ersetzt
dies aber nicht den hauptamtlichen Einsatz einer Pfarrerin oder eines Diakons, welche sich auf ihr
Themenfeld und ihre sogenannte Zielgruppe speziell einstellen. Insbesondere fiir die Wahrnehmung
von regelmaRigen fachlichen Kontakten zu den arbeitsweltlichen Verbanden, also Gewerkschaften,
Arbeitgeberverbanden und Handwerkskammern ist eine landeskirchliche Beauftragung erforderlich.
Akademien und Bildungszentren werden da weiterhin zusatzlich eine wichtige Funktion haben.
Immer wieder war ich in meiner Dienstzeit angefragt bei einer 6ffentlichen Kundgebung zum Beispiel
bei Personalabbau zu sprechen. Immer wieder galt es im Vorfeld von arbeitsweltlichen Konflikten
Menschen in geeigneter Weise zusammenzubringen. Dabei war es fir solche Situationen gut, dass
ich nicht Mitglied einer Kirchenleitung war, das verschaffte mir Beinfreiheit, ohne dass ich hatte
vergessen wollen, in wessen Auftrag ich unterwegs bin.

Jedenfalls wiinsche ich den jingeren Kolleginnen und Kollegen in kirchenleitender Verantwortung
gutes Gelingen in der Verteilung knapper Ressourcen. Ein vollstandiger Rickzug der Kirchen aus der
Arbeits- und Betriebsseelsorge wiirde sich bitter rachen. Hoffentlich habe ich Unrecht mit dem
Eindruck, dass die birgerliche Selbstbezogenheit von ehren- und hauptamtlichen Kirchenleitungen in
letzter Zeit eher wieder zugenommen hat. Das Evangelium richtet sich aber an alle Menschen guten
Willens und nicht nur an eine bestimmte Schicht. Der Zweiklang von “bete und arbeite’ hat im
Christentum eine liber die katholische Kirche hinausgehende Tradition. Insofern ist es nicht
verwunderlich, dass das Thema einer Spiritualitdt der Arbeit oder bei der Arbeit neu von Interesse ist.
Im englischsprachigen Raum finden sich aktuell Interessierte fiir eine Workplace Spirituality. Die
verfassten Kirchen sollten diesen Bereich nicht allein den Freikirchen tberlassen.

‘ |l Arbeitswelt ist keine heile Welt, sondern von

Interessengegensatzen und Konflikten gepragt.
Trotzdem oder gerade deswegen wird eine
Prasenz von Kirche an 6ffentlichen Orten mit
der Erfahrung belohnt werden, dass die
Arbeitszeit mit ihren vielfaltigen Begegnungen
und in ihren zahlreichen Herausforderungen die
rechte Zeit des Evangeliums werden und als
solche erfahren werden kann. Vielen Dank fir
Ihre Aufmerksamkeit.

Pfarrer Dr. Johannes Rehm ist emeritierter
Leiter des Kirchlichen Dienstes in der
Arbeitswelt der Evangelisch — Lutherischen
Kirche in Bayern und apl. Professor fir
Praktische Theologie an der Universitat
Erlangen — Niirnberg.




Uber die Notwendigkeit kirchlicher Prisenz in der Arbeitswelt

Prof. Dr. Traugott Jahnichen

Die judisch-christliche Tradition wiirdigt im Vergleich zu anderen Religionen oder zur antiken Kultur
in einzigartiger Weise die Bedeutung der Arbeit. Arbeit gehort fundamental zum Menschsein,
obgleich der Mensch nicht in seiner Arbeit aufgehen darf — Arbeit und Menschsein diirfen auch nicht
gleichgesetzt werden. Dennoch: Die Vorstellung, dass sogar Gott arbeitet (im Prozess der Schopfung
ebenso wie in seinem Verhaltnis zu Israel und zur Kirche) und dass der Mensch als sein Ebenbild
ebenso zur Arbeit bestimmt ist, dies bereits im Garten Eden, den er bebauen und bewahren soll! Dies
stellt die Bedeutung der Arbeit in einer einzigartigen Weise heraus.

Die Reformation hat dieses herausgehobene Verstandnis von Arbeit durch den Berufsbegriff noch
einmal vertieft. Arbeit als Beruf bedeutet, dass Arbeit die Moglichkeit er6ffnet, die eigenen Gaben
zur Sicherung eines selbstbestimmten Lebens fir sich selbst und die eigene Familie, dass Arbeit aber
auch zur Unterstitzung von Menschen in Not, zu einem Beitrag fiir die Gemeinde und fir das
Gemeinwohl und in diesem allen zur Ehre Gottes dient. Insofern verfligen die Kirchen und speziell die
evangelische Kirche tiber eine reiche Tradition der Wiirdigung der Arbeit — und damit, das ist zentral,
der Wirdigung der arbeitenden Menschen. Der letztgenannte Aspekt ist freilich oft unterbelichtet
geblieben, denn der Hochschatzung der Arbeit hat oft genug nicht einer Wiirdigung der arbeitenden
Menschen entsprochen. Dies hat sich in den letzten rund 150 Jahren wohl noch einmal verscharft.
Wahrend in der bduerlich-agrarischen Welt die Kirche relativ stark verankert war und die
Jahreszeiten, insbesondere die Erntezeit, liturgisch feiern konnte und bis heute kann, sind
vergleichbare Bezlige zur modernen Arbeitswelt weitgehend Fehlanzeige geblieben. Gegenlber der
modernen Technik und der dadurch bestimmten Arbeitswelt herrschten zunachst Fremdheit vor, im
Zuge der Impulse zu Emanzipation der Arbeiterschaft auch Unverstandnis und vielfach Ablehnung.

Auf dieses eine lange Zeit wahrende Versagen gegentiber der industriellen Arbeitswelt und
insbesondere gegeniber der Industriearbeiterschaft hat die evangelische Kirche erst nach dem
Zweiten Weltkrieg reagiert. Hier ist zunachst an das Darmstadter Wort zu erinnern, das das
verdienstvolle, aber unzureichende Stuttgarter Schuldbekenntnis konkretisiert hat. In These

Starker als Darmstadt ist die EKD-Synode von 1955 in Espelkamp in das allgemeine kirchliche
Bewusstsein eingegangen und hat sich auf eine neue kirchliche Praxis ausgewirkt, aus der letztlich
der kda entstanden ist. In Espelkamp haben damalige hochrangige Kirchenvertreter ebenfalls das
Versagen der Kirche gegeniiber der Arbeiterschaft betont und das Ziel proklamiert, Briicken der
Kirche in die industrielle Arbeitswelt hineinzubauen, vor allem durch Sozialsekretédre und durch
Pfarrer, die in die Betriebe gehen wollten und dort sowohl seelsorglich wie auch sozial engagiert tatig
wurden und zugleich geistliche Angebote entwickelt haben. Nach dem damals aktuellen und breit
diskutierten Vorbild der franzdsischen Arbeiterpriester haben vermehrt evangelische Pfarrer in
Fabriken gearbeitet, insbesondere vermittelt durch Hort Symanowski im Rahmen der Mainzer
Gossner-Mission.

Der damalige lutherische Landesbischof von Hannover, Hans Lilje, betonte eindriicklich, dass die
moderne Arbeitswelt das menschliche Leben starker bestimmt als alle anderen Kulturbereiche. Dabei
sah er in der sich durchsetzenden Automatisierung der industriellen Arbeit mit zunehmender
Schichtarbeit und einer Ein- und Unterordnung des Menschen unter technische Prozesse eine
Herausforderung, auf welche die Kirche zu reagieren héatte, er nannte die Bedeutung der
Mitbestimmung und die mogliche Einfiihrung der 40-Tage-Woche, dariiber hinaus blieb er wenig
konkret. Es hat mehr als zehn Jahre gedauert, bis das Programm der Humanisierung der Arbeitswelt
von der kirchlichen Industrie- und Sozialarbeit aufgenommen und schlieRlich politisch umgesetzt



wurde, damit die Arbeit ihrem auch von Lilje benannten Sinn, dem menschlichen Leben und vor
allem auch den Arbeitenden zu dienen, besser gerecht werden konnte. In diesem Sinn wiirdigte man
die Gemeinsame Sozialarbeit der Konfessionen im Bergbau und begann, Kontakte zur
Gewerkschaftsbewegung zu kniipfen. In Bewahrung der Synodenbeschliisse sprach sich der Rat der
EKD Ende 1955 eindeutig fur die Einheitsgewerkschaft des DGB aus!

Der eigentliche Schwerpunkt der Synode in Espelkamp lag in den Auswirkungen der industriellen
Lebenswelt auf die Kirche — ich denke, dies bezeichnet eine gewisse Engfliihrung des Interesses auf
kirchleitender Ebene. Es ging insbesondere um den sog. , kirchenfremden Arbeiter”, um seine
mangelnde Integration in das kirchliche Leben und die Frage, wie man dies verbessern kénnte. Die
Vortrdge der Synode sahen durchaus die veranderten strukturellen Bedingungen der industriellen
Arbeitswelt als maBgeblich fir diese Entwicklungen an — und daher versuchte man, in Kritik,
Aufnahme und Weiterentwicklung des Vorbilds der Arbeiterpriester, in der Welt der industriellen
Arbeit prasent zu werden, durch Betriebsseelsorger, durch die Starkung der Kameradschaft im
Betrieb oder sogar der Entwicklung einer ,,Bruderschaft”. Interessant ist ferner die Anlage: ,Die
besondere Lage der Frau in der industriellen Arbeitswelt”, die immerhin schon die besonderen
Herausforderungen fiir berufstatige Frauen aufgriff.

Die Synode sprach generell von der Notwendigkeit, ,Vorposten” der Kirche in der Welt der
industriellen Arbeit zu schaffen. In diesem Zusammenhang kritisierte man die zu starke und alleinige
Ausrichtung an der Parochie. In der Beschlussfassung der Synode hieR es dann, man wollte die
Arbeitswelt besser mit der Gemeindearbeit verbinden. Zudem gab es weiterflihrende Impulse: Die
Ausbildung und Anstellung von Sozialsekretaren, besondere Schulungen fiir Theologen und die
Einrichtung von sozial- und arbeitsweltbezogenen Fachausschiissen.

Diese Impulse haben nach und nach zum Aufbau des spateren kda gefiihrt. Jedoch: Als dieser in den
ersten Jahren des 1970er Jahrzehnts einigermalien flachendeckend konstituiert war, setzte die groRRe
Krise der industriellen Arbeitswelt, speziell im Bergbau und in der Stahlindustrie, wie es exemplarisch
die Transformationsprozesse des Ruhrgebiets zeigen, ein. Der kda hat sich groRte Verdienste im
Rahmen der bedeutenden Solidarisierungsaktionen fiir von Arbeitslosigkeit bedrohte und vielfach
betroffene Berg- und Stahlarbeiter erworben, nicht zuletzt hier in Duisburg, alle erinnern sich an die
Solidaritatsaktionen in Rheinhausen. Es gelang zumindest, die SchlieRungs- und
Umstrukturierungsprozesse besser sozial abzufedern als urspriinglich von den Konzernleitungen
geplant.

Allerdings waren dies —im Ruhrgebiet starker als in anderen Regionen Deutschlands — weithin
Riickzugsgefechte. Dies war sehr wichtig bei der Begleitung und Unterstiitzung der Betroffenen, die
ohne die Hilfe des kda und der Diakonie kaum 6ffentlich Resonanz und Unterstitzung gefunden
hatte. Hier liegen groRRe Verdienste der kda-Arbeit. Allerdings wurde der sich vollziehende Wandel
der Arbeitswelt zwar registriert und durch viele Bildungsveranstaltungen begleitet, ohne dass jedoch
in der Breite neue kirchliche Handlungsformen fiir die Beschéftigten in neuen Branchen entwickelt
werden konnten.

Vor dem Hintergrund der skizzierten Entwicklung ist der Riick- und Abbau der kda-Arbeit zu
interpretieren. Die industrielle Arbeitswelt-Basis des kda ist, zumindest im Ruhrgebiet, weithin
erodiert, Kontakte zu Belegschaften und auch zu den Gewerkschaften sind nunmehr, von den nach
wie vor bestehenden Stahlproduktionen abgesehen, deutlich schwieriger herzustellen. Die
Kirchenleitungen registrierten dies: Ohnehin von Sparzwangen getrieben sah man das urspriinglich
angestrebte Ziel der Bildung von sog. gemeindedhnlichen Formen oder zumindest christlichen
Kernen in den Betrieben als nicht realisiert, neue Kontakte zur Arbeitswelt waren nur in Ansatzen
herzustellen, so dass in den Synoden und Kirchenleitungen die Unterstitzung fir den kda abnahm.



Hinzu kam ein Generationenwechsel bei den Pfarrpersonen: Andere gesellschaftliche und
insbesondere kulturelle Themen riickten in den Vordergrund, die kda-Arbeit spielte eine deutlich
geringere Rolle als bei den Theolog*innen zuvor

Doch der Riick- und Abbau der Prasenz der Kirche in der Arbeitswelt kann und soll nicht das letzte
Wort behalten. Vor allem im Blick auf die in der Arbeitswelt schlechtgestellten Menschen sind neue
Formen kirchlichen Engagements zu finden: Angesichts des Wandels zur Dienstleistungsgesellschaft
und in diesem Kontext der Etablierung eines viel zu groBen Niedriglohnsektors mit prekaren
Arbeitsbedingungen muss die Kirche speziell diese oft Gbersehene Arbeitswelt wahrnehmen — und
die dort Beschaftigten unterstiitzten. Auch die Gewerkschaften sind in diesen Bereichen
unzureichend vertreten, es braucht neue Anstrengungen, den Menschen in diesen Branchen
(Logistik, Gastronomie, einfache Dienstleistungen, aber oft auch im Gesundheitswesen mit vielen
kirchlich-diakonischen Tragern) 6ffentliche Aufmerksamkeit und dann eine Stimme zu geben. Zuerst
ist daher die Diakonie in die Pflicht zu nehmen, die nicht nur ihre Angebote fiir Menschen in
schwierigen Lebenslagen weiterhin zu profilieren hat, sondern ebenso ihre Rolle als Arbeitgeberin. Es
gilt den eigenen Anspruch einzuldsen, dass die Diakonie vorbildliche Beschéaftigungsverhaltnisse
schafft, gerade flr die oft teilzeitbeschaftigten Frauen in der Pflege. Hier kdnnten in neuer Weise
Kooperationen zwischen arbeitsweltbezogenen Diensten der Kirche und er Diakonie entwickelt
werden.

Ein weiteres wichtiges Arbeitsfeld angesichts des nahezu in allen Branchen konstatierten
Arbeitskraftemangels ist eine Weiterentwicklung des kirchlichen Engagements fiir Geflichtete im
Blick auf die Vermittlung in Ausbildungs- und Arbeitsverhaltnisse. Die Kirchen, von den Gemeinden
bis zu den Leitungsebenen, sind bei der Betreuung und Unterstitzung fir geflichtete Menschen die
wohl wichtigsten zivilgesellschaftlichen Akteure. Beim Ubergang in die Arbeitswelt als Ziel der
gesellschaftlichen Integration kdnnten sie m.E. eine grofRere Rolle spielen und sowohl bei
Vermittlungen wie bei spezifischen UnterstiitzungsmalRnahmen fir die Arbeitswelt eine groRere
Rolle spielen. Dabei kdme es darauf an, besser als bisher die ehrenamtlichen Strukturen gerade auch
auf Gemeindeebene besser mit gezielten BildungsmaRnahmen o.4. zu vernetzen.

SchlieBlich hat die evangelische Kirche zumindest zwei Minimalbedingungen der vor 70 Jahren in
Espelkamp auf den Weg gebrachten kirchlichen Prasenz in der Arbeitswelt einzulésen: Erstens eine
arbeitsweltbezogene Sensibilisierung und Schulung ihrer Mitarbeitenden, speziell der Pfarrpersonen,
und zweitens die Neuschaffung oder Starkung von Sozialausschiissen.

Die Sensibilisierung und Schulung von Theologiestudierenden und Pfarrpersonen fiir Fragen der
Arbeitswelt ist in fast allen Landeskirchen riickgebaut worden oder sogar zum Erliegen gekommen,
wie etwa in Westfalen. Dass dieser Aufgabe sowohl in der Aus- wie auch in der Fort- und
Weiterbildung immer weniger Bedeutung zugemessen wird, bezeichnet eine dramatische
Entwicklung, nicht zuletzt angesichts der theologisch-anthropologischen Relevanz von Arbeit.
Diesbezliglich sind gerade in den Kirchen in NRW bessere aktuelle Beispiele, etwa aus Bayern, zu
prifen und erneut aufzunehmen, was sich angesichts des gegenwartigen Reformbedarfs des
Theologiestudiums anbietet.

Kirche kann und darf nicht nur Freizeitkirche oder Kirche fiir die besonderen Anldsse des Lebens sein
wollen. Hier ist an Dietrich Bonhoeffers Maxime zu erinnern, dass die Kirche nicht nur an den
»Randern” des Lebens prasent sein darf, sondern den Menschen gerade in ihrem Beruf zu sagen hat,
was es heildt, Christus nachzufolgen, d.h. ein Mensch fiir andere zu sein! (D. Bonhoeffer, Entwurf
einer Arbeit 1944, in: Widerstand und Ergebung)

10



Auch in der Weiterbildung gibt es wichtige Aufgaben und interessante Perspektiven fir
Pfarrpersonen und andere kirchliche Mitarbeitende. Zu denken ist hier an die seelsorgliche
Begleitung in der Wirtschaftswelt, exemplarisch hat der kda dies in NRW in der Vergangenheit zum
»Mobbing“ durchgefiihrt, eine nach wie vor groRe Herausforderung. Erfolgreich war und ist an
manchen Orten zudem das Modell , Seitenwechsel”, d.h. die Moglichkeit, einmal in einen anderen
Arbeitsbereich , eintauchen”. Wechselseitig konnen kirchliche Mitarbeitende in der Wirtschaft und
Menschen aus der Wirtschaft im kirchlichen Bereich fiir eine befristete Zeit tatig sein, was von den
Beteiligten als Bereicherung erlebt wird. All dies muss organisiert werden, man bendtigt feste
Kontaktpersonen und Ansprechpartner, um entsprechende Verbindungen zu Unternehmen,
Arbeitsgeberverbanden wie auch Gewerkschaften zu pflegen.

Ferner ist die Bildung von arbeitsweltbezogenen und sozialpolitischen Fachausschiissen (wieder) neu
zu beleben. In vielen Landeskirchen, etwa in Westfalen, ist der Sozialausschuss, der auch fiir Fragen
der Arbeitswelt zustandig war, in den politischen Ausschuss integriert worden. Auch die EKD-
Sozialkammer gibt es nicht mehr. Die dauerhaften Kontakte zu Menschen aus den Unternehmens-
Verbanden und Gewerkschaften sowie den politischen Parteien kénnen durch das neue
Kammernetzwerk nicht aufrechterhalten werden. Daher gibt es gerade auf der Ebene der EKD
Uberlegungen, in modifizierter Weise eine Art Sozialkammer 2.0 zu initiieren.

Betrachtet man die anstehenden Aufgaben, stehen wir — dhnlich wie die EKD-Synode von 1955 — vor
einem Neustart. Dieser vollzieht sich unter veranderten Bedingungen in einer hoch pluralisierten
Arbeitswelt mit neuen sozialpolitischen Herausforderungen. Es bleibt die Notwendigkeit, als Kirche in
der Arbeitswelt prasent zu sein und sich profiliert einbringen zu kénnen.

Eine Schlussbemerkung: Zwei Drittel der Deutschen finden laut einer Umfrage Uber soziale
Gerechtigkeit im Jahr 2023, dass es in Deutschland (eher) ungerecht zugeht. Soziale Ungerechtigkeit,
die sich wesentlich in problematischen Ungleichheiten manifestiert, ist eine durch das
Gesellschaftssystem und insbesondere die Arbeitswelt bedingte ungleiche Verteilung von Ressourcen
und Lebensbedingungen. Hier ist nicht nur an Einkommen und Vermogen zu denken, sondern auch
an Gesundheit, Bildung oder die Moglichketen des Wohnens. Bestimmte Bevolkerungsgruppen
werden systematisch bevorzugt, andere benachteiligt, wodurch wiederum die jeweiligen
Lebenschancen der Menschen beeinflusst werden. All dies hangt wesentlich mit der Stellung von
Menschen in Arbeitsprozessen — oder der Exklusion aus der Arbeitswelt — zusammen. Soziale
Gerechtigkeit ist ebenso wie die Bedeutung der Arbeit ein Kernthema der Bibel —und damit des
christlichen Glaubens. Insofern ist es nicht ins Belieben gestellt, ob und wie die Kirche ihre Aufgaben
in diesem Bereich wahrnimmt. Das Vermachtnis des Wirkens des , Laboratoriums” Duisburg in der
Kontinuitdt der kda-Arbeit ist konstruktiv aufzunehmen und in neuer Gestalt weiterzufiihren. Dazu
bedarf es der wiirdigenden Erinnerung an diese Tradition und zugleich des kreativen Aufbruchs zu
neuen Formen kirchlicher Prasenz in der Arbeitswelt.

11



Prof. Dr. Traugott Jahnichen, seit 1998 Professor fiir
Christliche Gesellschaftslehre an der Evangelisch-
Theologischen Fakultat der Ruhr-Universitat Bochum.
Abschiedsvorlesung im Juli 2025

Zum Abschluss

Dieter Zisenis

So hat es angefangen: KDA-Workshop Montag, 15. Juni 2009 (Karin Dembeck, Hans-Peter Lauer,
Peter Sokoll, Jirgen Widera). Daraus ist im Oktober 2009 das Konzept , KDA Evangelisches Zentrum
fiir Arbeit” entstanden. Eroffnungsveranstaltung des Ev. Zentrums fir Arbeit, Bildung und
betriebliche Seelsorge , Laboratorium® - Dienstag, 1. Juni 2010, 15 Uhr, Kreuzeskirche Marxloh -
"Normalarbeit Leiharbeit" - Der Abschied von fester Beschaftigung? - Thesen des KDA zur Diskussion
gestellt.

Gliickauf Sisyphos! - Es war durchaus ein Stiick Sisyphos-Arbeit, das neue Evangelische - Zentrum fiir
Arbeit, Bildung und betriebliche Seelsorge aus der Taufe zu heben. Das Evangelische
Erwachsenenbildungswerk Nordrhein unterstiitzt diese wichtige Aufgabe. Gerade die Behandlung von
Themen der Arbeitswelt und der Sozialethik miissen in unserer Kirche und in der Gesellschaft mehr zur
Geltung kommen. Wir wiinschen Gottes reichen Segen zum Gelingen. Am Ende — so sagt es Albert
Camus — muss man sich ,,Sisyphos als einen gliicklichen Menschen vorstellen”. So Superintendent
Gert-René Loerken, Vorsitzender des Ev. Erwachsenenbildungswerkes Nordrhein, zum Start des
Laboratoriums im ersten Programmbheft 2. Halbjahr 2010.

Nun bin ich nicht Sisyphos, aber Sie diirfen sich, Ihr diirft Euch mich im Hinblick auf das Laboratorium
als glticklichen Menschen vorstellen. Nicht, weil das Laboratorium zum Jahresende seine Arbeit
einstellt, sondern: Ich konnte Gber 15 Jahre sehr frei gestalten, experimentieren und vor allem
lernen:

So viele unterschiedliche Themen: Wirtschaftsethik, Geld, Finanzwirtschaft, Genossenschaften,
Europa, Griechenland, Stahlindustrie, Landwirtschaft und noch viel mehr. Bei Durchsicht aller
Programme z.B. im Mai 2014 ,,Ist der 3 Druck die Technologie der Zukunft?“ — in den letzten beiden
Jahren ,Kinstliche Intelligenz”, zuletzt , Kiinstliche Intelligenz als entscheidende Zukunftstechnologie.
Ubernehmen Algorithmen die Macht? Was tun?“

So viele unterschiedliche Kooperationen: Gewerkschaften — DGB Bildungswerk — Arbeitskreis
Evangelischer Unternehmer Ruhr — Europe direct - Ev. Forum und heute Bildungswerk Frieda im
Kirchenkreis Moers — Ev. Akademie im Rheinland — Schlosstheater Moers und noch viele mehr.

12



Immer auf der Suche nach neuen Formaten der politischen Bildung —immer moglichst flexibel fur
kurzfristige und spontane Aktivitaten.

Vieles ist nicht gelungen — wie oft habe ich mit drei oder finf Teilnehmer*innen in Veranstaltungen
gesessen — mit schlechtem Gewissen den oft von weit her angereisten Referent*innen gegeniber —
ein Zertifikatskurs ,,Durchblick Okonomie” konnte nur ein einziges Mal durchgefiihrt werden, Ein Kurs
»Meine Arbeit — mein Leben — meine Heimat — meine Zukunft” kam nicht zustande, genauso wie ein
Stammtisch Okonomie im Hamborner Ratskeller. Auch ein Politischer Frithschoppen in der Gaststitte
Nellen Kruse in Rheinhausen war letztlich nicht erfolgreich.

Vieles ist gelungen — spannende Referent*innen — grofRe Resonanz — nachhaltige Wirkungen —
Alternative Hafenrundfahrt — Studienreisen nach Athen und Thessaloniki und dem daraus
erwachsenen Griechenland Unterstiitzerkreis — Studienreisen nach Paris - Stadt machen —
Stullendinner im Kirchenkreis Dinslaken — Bildungsort Bauernhof — Wirtschaft ist Care — und sicher
noch mehr.

Vielen Dank fiir das Vertrauen und die vielen Moglichkeiten.

Ich wiinsche mir sehr, dass Kirche Wege findet, den Kontakt zu den Menschen in ihrer Lebenswelt
,Arbeit” nicht zu verlieren. Und hier in der Kreuzeskirche in der Dietrich Bonhoeffer Gemeinde darf
ich mich sicher mit einem Zitat von Dietrich Bonhoeffer verabschieden:

Die Kirche ist nur Kirche, wenn sie fiir andere da ist. ... Sie
muss an den weltlichen Aufgaben des menschlichen
Gemeinschaftslebens teilnehmen, nicht herrschend,
sondern helfend und dienend.”

Dietrich Bonhoeffer, aus Widerstand und Ergebung, Entwurf einer Arbeit, August 1944

13



